الجمهورية التونسية وزارة التربية الإدارة العامّة للمرحلة الإعداديّة والتّعليم التّانوي إدارة بيداغوجيا ومواصفات المرحلة الإعداديّة والتّعليم التّانوي

> برامــج الفلسفـــــة

السنة الثالثة والسنة الرّابعة من التّعليم الثّانوي

سبتمبر 2006

# القهرس

| 03 | منزلة المادة                                  |
|----|-----------------------------------------------|
| 04 | برامج الفلسفة في التّعليم الثّانوي            |
|    | برنامج السّنوات التّالثة من التّعليم الثّانوي |
| 06 | مقدّمة                                        |
| 07 | شعبة الآداب                                   |
| 09 | بقيّة الشّعب                                  |
|    | برنامج السنوات الرّابعة من التّعليم الثّانوي  |
| 12 | مقدّمة                                        |
| 13 | شعبة الآداب                                   |
|    | بقيّة الشّعب                                  |
| 17 | القائمة الرسمية للآثار الفلسفية               |

# منزلة المادة

#### رسالة الفلسفة من رسالة المدرسة:

تصدّرت "رسالة التربية" القانون التوجيهي للتربية والتعليم المدرسي لتعلن من البدء أنّ مطلوب المدرسة الأقصى هو تنمية ما هو إنساني في الإنسان، بإيقاظ مؤهّلاته وتنمية شخصيّته بأبعادها الخلقيّة والوجدانيّة والعقليّة وتسليحه بما يكفل وعيه بذاته وبالآخر. لذلك راهنت "مدرسة الغد" على تكوين "عقول مفكّرة بدل حشو الأدمغة"، عقول قادرة على تجاوز "حبّ البقاء إلى حسن البقاء" بفضل إذكاء الاقتدار لدى النّاشئة حتّى يفلحوا في حياة

نشيطة تعي بالعمل قيمة وبالتنظيم المدني الحقوقي خيارا، يستلهم من قوة القوانين شرعية تُخْرِجُ الشّان الإنساني من دائرة المزاج إلى حكم العقل.

إنّ توجّها من هذا القبيل هو الذي نزّل الفلسفة مقاما مرموقا في الهيكلة الجديدة للتعليم الثانوي، فعمّم تدريسها منذ السّنة الثالثة، إيمانا بدور ها الفاعل في تجسيم هذه الرّسالة.

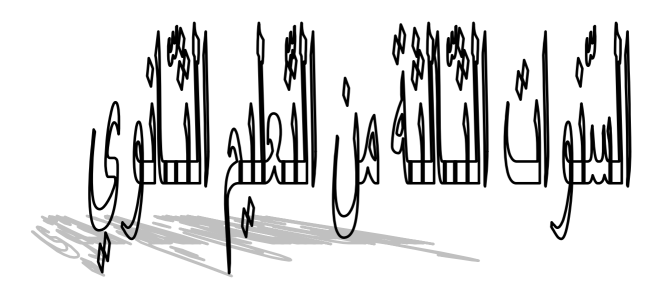
وإذا كانت المقاصد الكبرى للنظام التربوي قد انضوت جميعها تحت عبارة "رسالة التربية" فإن ذلك ليدل على أن التربية أمانة لايحملها المربون إلا إذا لاقت لديهم إيمانا وحماسا يرفع العمل إلى منزلة النضال النبيل يستصغر العناء الفردي ويضفي على الفعل التربوي معنى.

إنّ الفلسفة بما يحفل به تاريخها وأنساقها من اهتمام بالإنسان وبالفضاء الذي يعيش فيه لهي جديرة بالاضطلاع بمهمّة تنمية قدرة النّاشئة على التّفكير وتكوين شخصيّاتهم بشكل متوازن وتسليحهم نظريّا وعمليّا بما به تستقيم "حياتهم النّشيطة" استقامة القادر على العمل والفاعل في الفضاء المدني. والفلسفة بهذا الذي تقدّم، تتعاضد مع سائر الموادّ الأخرى لتدعيم الإحساس بالانتماء للإنسانيّة لدى النّاشئة مع تبصير هم بأهميّة الانفتاح على رحابة الفضاء الحضاريّ الإنسانيّ.

إنّ ما نالته الفلسفة من مقام مرموق في المنظومة التربوية ليبعث على التفاؤل بمستقبل الأجيال القادمة في الوقت الذي يُضاعف من حجم المسؤوليّة الملقاة على عاتق كلّ مهتمّ بالشّأن الفلسفيّ إنْ تدريسا أو تأطيرا أو متابعة. لذلك فلا خيار سوى كسب الرّهان، رهان الفلسفة ورهان الإنسان في آن.

# برامج الفلسفة في التّعليم التّانوي

- يرمي تدريس الفلسفة في السنوات الثالثة والرّابعة من التّعليم الثّانوي إلى :
- تمكين التّلميذ من التمرّس بالحريّة بفضل ممارسة التّفكير من خلال أعمال كبار الفلاسفة والمفكّرين.
- تمكين التّلميذ من فهم أفضل وتأويل أعمق لما يعرف سلفا، والوعي بذلك وعيا أوضح و أشمل
  - تحرير التَّلميذ من قوالب الآراء المتداولة ومن سيطرة الأحكام المتسرّعة.
- إعداد التّلميذ إعدادا يمكّنه من تحصين نفسه تحصينا يربّيه على التبصر في الحكم والثّقة في النّفس والتّبات على المبدأ دون سقوط في الوثوقيّة، والاعتدال في الموقف والتّسامح في التّعامل دون سقوط في التّبعيّة
- مساعدة التلميذ على الارتقاء ذاتيًا من وضع اللامبالاة إلى موقف واع يسند اختياراته فكرا وسلوكا، ويحمله على الإبداع ويقيه التسطيح الفكري والوجداني والاستسلام إلى المجهود الأدنى.



# برنامج الفلسفة بالسنوات الثالثة من التعليم الثانوي

- يهدف تدريس الفلسفة في السّنوات الثّالثة من التّعليم الثّانوي إلى :
- التّمهيد لدراسة هذه المادَّة في السّنة الرّابعة، والتّر غيب فيها بتحسيس التّلميذ بأهميّة المساءلة الفلسفيّة في أهمّ السّجلات التي يحيل إليها وبالنّظر إلى أهمّ المرجعيّات التي يستوجبها.
- إيجاد موقف تساؤلي لدى التّاميذ ينطلق من الدّهشة ويقود إلى صياغة أسئلة تستدعي منه استخدام جملة من المسارات الفكريّة، ضمن تمشّ مبنيّ يساعد على التقدّم في حلّ هذه الإشكاليّات حيث يكتسب القدرة على التّمييز بين المسائل والمفاهيم ومستوياتها.
- مساعدة التّلميذ على الانتقال من التّجربة العفويّة للحياة إلى التّفكير، وذلك ببيان أنّ في الحياة نفسها ما يحملنا على ذلك التّفكير.
- مساعدة التلميذ على إدراك العلاقة الوطيدة القائمة بين الفلسفة وسائر المعارف الأخرى باعتبار أنّ كلا منها يعبّر بطرقه المخصوصة عن مختلف التجارب الإنسانية المتصلة بعلاقة الفرد بذاته وبالآخرين، ويكون ذلك بالنّهل من النّصوص الفلسفية على وجه الخصوص والنّصوص الإبداعيّة عموما إضافة إلى سندات أخرى (سمعيّة بصريّة، رقميّة...)

#### شعبة الآداب

# إضاءات حول البرنامج

يشتمل برنامج الفلسفة في السنة الثالثة على عنوان واحد هو "مطلب التفكير: من اليوميّ إلى الفلسفيّ " يتفرّع في حركة أولى أفقيّة إلى معان هي بمثابة الموادّ التي يبني الأستاذ من خلالها الدّرس، فيشتغل عليها اشتغالا يراعي تجاورها وتباينها ووجوه تقاطعها وتموقعها في المجال الإشكالي المعني الذي تثيره المسألة. ويتفرّع في حركة ثانية عموديّة إلى مسائل.

إنّ الوعي بهذه الحركة المزدوجة في وجهيها الأفقي والعمودي ليمثل شرطا لبناء دروس متدرّجة ومنسجمة ومترابطة، وضامنا لتنمية القدرة على تأليف يقي التّدريس من التفكّك والتّفتت.

| ې  | عيّ إلى الفلسف | فكير: من اليوم           | مطلب التّ | العنبوان |
|----|----------------|--------------------------|-----------|----------|
| ): | ب ر            | <b>J. J</b> • <b>J</b> • | •         | • •      |

| المعساني                                                                       | عناوين المسائل                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| الدّعاية – الرّأي السّائد - الوثوقيّة – الوهم                                  | I- اليوم <i>سي</i> ّ                                                           |
| أشباه المشاكل – الحجاج الباطل – الخلط بين المقولات المنطقيّة – المفارقة.       | II- مقتضيات التّفكير<br>1- في الوعي بالمغالطات                                 |
| الأشكلة – التأسيس – التعريف – الحجاج – الدّحض.<br>التعقّل – الحوار - النّقد    | 2- إجرائيات التَّفكير<br>3- إيتيقا التَّفكير                                   |
| النعفل – الحوار - النقد<br>الاستقلاليّة – الإيديولوجيا – الشّجاعة - المسؤوليّة | <ul> <li>٥- إيسا التعدير</li> <li>III- تجربة الالتزام: شخصيات فكرية</li> </ul> |
| انظر القائمة المصاحبة                                                          | VI- دراسة مسترسلة لأثر فلسفي                                                   |

#### I- اليومى:

أوّل مسألة يكتشف التلميذ من خلالها درس الفلسفة فيتعرّف إلى اليومي الذي كان يحياه دون أن يفكّر فيه. وإنّ تقريب الدّرس من معيش التلميذ واختيار بَدْء من هذا القبيل لهُو مراهنة على كسب الفوز بردم الهوّة المفتعلة بين التفلسف والحياة. بهذا يقع تنبيه التلميذ إلى معيشه حتّى يفهمه ويعيه على غير ما كان يفعل سابقا أملا في استكشاف الرّابط القائم بين المعيش والتّفكير.

#### II مقتضيات التّفكير:

إنّ المقصد الذي صيغ على أساسه العنوان الأول، لا يمكن أن يتحقق على نحو انطباعي ومرتجل، فالفهم والتحليل والنقد التي بها يُطلبُ التفكير تستدعي اقتدارا يقوم على احترام ما في التفكير الفلسفي من صرامة، وتُعِدُّ التّلميذ للكشف عمّا في بعض التّمتلات والآراء والخطابات من أغاليط وتحدّد إجرائيّات التفكير السليم. وعلى هذا الأساس جاءت المسألة الثّانية "مقتضيات التفكير" متفرّعة إلى ثلاثة عناصر:

#### 1- الوعى بالمغالطات:

هو عنصر يتم فيه تنبيه التلاميذ إلى ما يمكن أن يعتري التفكير من عيوب، فيكون هذا الوعي لحظة تفكير في بعض مظاهر سوء استعمال العقل، تقدّم للتلميذ من خلالها الأدوات التي يصبح بمقتضاها قادرا على كشف المغالطات.

#### 2- إجرائيّات التّفكير:

هي إجرائيّات يستعيض بها التّلميذ عن المغالطات والأخطاء بقواعد ومسارات يتمرّس عليها حتّى يستقيم تفكيره ويُحْسِنُ استعمال عقله. وهي مناسبة يكتشف التّلميذ من خلالها أنّ للتّفلسف مقتضيات لا بدّ من معرفتها وحذقها والتّدرّب على حسن استعمالها، شأنه في ذلك شأن أيّ علم له خصوصيّات بها يتميّز عمّا سواه. وإذا كان لا بدّ للمتعلم أن يتمرّس على ما هو مجرد وصوري في التفكير، فإنّ ذلك لا يستوعب إلاّ باعتماد أمثلة عينيّة تؤكد له أنّ التفكير مهما كان صوريّا فهو يبقى تفكيرا في شيء ما، تفكيرا قابلا لاحتواء الواقع بمختلف تلويناته.

#### 3- إيتيقا التّفكير:

إنّ هذه المقتضيات الضروريّة لا تُطلّبُ لذاتها ولا تشتغل بمعزل عن إطار قيميّ، لهذا جاءت "إيتيقا التّفكير" عنصرا ثالثا في هذه المسألة الثّانية لبيان الأفق الإنساني الذي يمكن أن نتصوره للتّفكير، أفق يحلّ فيه التّعقل محلّ الانفعال، والحوار محلّ الإرغام، والنقد محلّ التسليم والتّعصب.

# III - تجربة الالتزام: شخصيّات فكريّة:

إنّ ترغيب التلميذ في الفلسفة وتدريبه على آليّات الحوار للتّحرّر من سلطان التعصيّب، والمراهنة على تحويل التفلسف شأنا شخصيا يشتغل به اشتغالا دائما بصرف النّظر عن ظرفيّات التّعليم والتقويم، هو الدّافع الرّئيسي لاختيار مسألة "تجربة الالتزام" يتعرّف فيها التّلميذ إلى شخصيّات يستلهم من سير هم أشكال الربّط بين الفكر والممارسة، وتُقسنح أمامه الطّريق للنّظر في وجاهة الالتزام، وجاهة تقاس بمدى قدرة الفرد على التّوجّه نحو الكونيّة ضمن فعل يحوّل الفكرة إلى موقف ويضفي على الحياة الشّخصيّة معنى يرقى بها إلى الكونيّة. يتمّ كلّ ذلك من خلال شخصيّات تكشف للدّارس جديّة الالتزام وصدقه وتذهب بالتّجربة الفلسفية إلى أقصاها.

# VI- الدراسة المسترسلة لأثر فلسفى:

هي ركن إجباري في البرنامج وفرصة للتَّلميذ كي يتتبع فيها ومن خلالها معالجة قضية فلسفيّة، تعوده على التَّفكير مع الفلاسفة وتدرّبه على شروط الاختلاف معهم فيتدعم الإقبال على المطالعة الفلسفيّة لديه ويستعدّ بمقتضى كلّ ذلك إلى السّنة الرّابعة التي يعمّق فيها وعيه بالقضايا الفلسفيّة.

#### بقية الشعب

# إضاءات حول البرنامج

يشتمل برنامج الفلسفة في السنوات الثالثة على عنوان واحد هو "مطلب التفكير: من اليومي إلى الفلسفي" يتفرع في حركة أولى أفقية إلى معان هي بمثابة المواد التي يبني الأستاذ من خلالها الدرس، فيشتغل عليها اشتغالا يراعي تجاور ها وتباينها ووجوه تقاطعها وتموقعها في المجال الإشكالي المعني الذي تثيره المسألة. ويتفرع في حركة ثانية عمودية إلى مسائل.

إنّ الوعي بهذه الحركة المزدوجة في وجهيها الأفقي والعمودي ليمثل شرطا لبناء دروس متدرّجة ومنسجمة ومترابطة وضامنا لتنمية القدرة على تأليف يقي التدريس من النفكك و التفتت

# العنوان مطلب التّفكير: من اليوميّ إلى الفلسفيّ

| المعاني                                                        | عناوين المسائل                       |
|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| الدّعاية – الرّأي السّائد – الوهم.                             | I- اليوم <i>ــي</i> ّ                |
|                                                                | II_ مقتضيات التّفكير                 |
| أشباه المشاكل – الحجاج الباطل – الخلط بين المقو لات المنطقيّة. | 1- في الوعي بالمغالطات               |
| الأشكلة – التّعريف – الحجاج – الدّحض.                          | 2- إجرائيّات التّفكير                |
| الاستقلاليّة – الحوار – الشّجاعة – المسؤوليّة – النّقد.        | III ـ تجربة الالتزام: شخصيّات فكريّة |

### I- اليوميّ :

أوّل مسألة يكتشف التلميذ من خلالها درس الفلسفة فيتعرّف إلى اليوميّ الذي كان يحياه دون أن يفكّر فيه. إنّ تقريب الدّرس من معيش التّلميذ واختيار بَدْء من هذا القبيل لهُو مراهنة على كسب الفوز بردم الهوّة المفتعلة بين التّفلسف والحياة. بهذا يقع تنبيه التّلميذ إلى معيشه حتّى يفهمه ويعيه على غير ما كان يفعل سابقا، أملا في استكشاف الرّابط القائم بين المعيش والتّفكير.

#### II- مقتضيات التّفكير:

إنّ المقصد الذي صبيغ على أساسه العنوان الأول، لا يمكن أن يتحقق على نحو انطباعي ومرتجل، فالفهم والتحليل والنقد التي بها يُطلبُ التفكير تستدعي اقتدارا يقوم على احترام ما في التفكير الفلسفي من صرامة وتُعِدُ التلميذ للكشف عمّا في بعض التمثلات والآراء والخطابات من أغاليط وتحدّد إجرائيّات التفكير السليم. وعلى هذا الأساس جاءت المسألة الثانية "مقتضيات التفكير" متفرّعة إلى عنصرين:

#### 1- الوعى بالمغالطات:

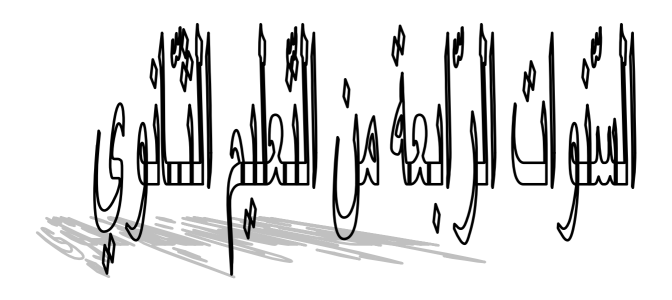
هو عنصر يتم فيه تنبيه التلاميذ إلى ما يمكن أن يعتري التفكير من عيوب فيكون هذا الوعي لحظة تفكير في بعض مظاهر سوء استعمال العقل، تقدّم للتّلميذ من خلالها الأدوات التي يصبح بمقتضاها قادرا على كشف المغالطات.

#### 2- اجرائيّات التّفكير:

هي إجرائيّات يستعيض بها التّلميذ عن المغالطات والأخطاء بقواعد ومسارات يتمرّس عليها حتّى يستقيم تفكيره ويحسن استعمال عقله. وهي مناسبة يكتشف التّلميذ من خلالها أنّ للتّفلسف مقتضيات لا بدّ من معرفتها وحذقها والتّدرّب على حسن استعمالها، شأنه في ذلك شأن أيّ علم له خصوصيّات بها يتميّز عمّا سواه.

# III - تجربة الالتزام: شخصيّات فكريّة:

إنّ ترغيب التّلميذ في الفلسفة والمراهنة على تحويل التّفلسف شأنا شخصيّا يشتغل به اشتغالا دائما بصرف النّظر عن ظرفيّات التّعليم والتّقويم هو الدّافع الرّئيسي لاختيار مسألة اتجربة الالتزام" يتعرّف فيها التّلميذ إلى شخصيّات يستلهم من سبير هِمْ أشكال الربط بين الفكر والممارسة وتُقْسَحُ أمامه الطّريق للنّظر في وجاهة الالتزام، وجاهة تقاس بمدى قدرة الفرديّ على التّوجّه نحو الكونيّة ضمن فعل يحوّل الفكرة إلى موقف ويضفي على الحياة الشّخصيّة معنى يرقى بها إلى الكونيّة. يتمّ كلّ ذلك من خلال شخصيّات تكشف للدّارس جدّية الالتزام وصدقه، وتذهب بالتّجربة الفلسفيّة إلى أقصاها.



# برامج الفلسفة بالسنوات الرّابعة من التّعليم التّانوي

#### يهدف تدريس الفلسفة إلى:

- ضمان تكوين التّلميذ تكوينا متماسكا متوازنا تتكافأ فيه المعارف والمهارات والمواقف بما يكفل للمتعلم اكتساب منهج في التّفكير والعمل.
- جعل التّلميذ ملمّا بجملة من المسآئل الفلسفيّة منزيّلة في إشكاليّات تتمّ بلورتها انطلاقا من أعمال كبار الفلاسفة والمفكريّن التي تُنتَقَى انتقاء يعكس خصوصيّة الفكر الفلسفي في تنوّعه ووحدته معا.
- تمكين التلميذ من خلال دراسة تلك المسائل من تمثل وجيه لأهم التحولات التاريخية التي يشهدها الفكر الفلسفي في وجوه طرحه للمسائل وسبل تحسس الإجابة عنها، بحيث يتم تبصير التلاميذ بارتباط التساؤل الفلسفي بمختلف التحولات التي تشهدها المعرفة الإنسانية مفاهيم وقيما وممارسات دون الانزلاق في السرد التاريخي.

# يهدف تدريس الفلسفة بالسننة الرّابعة من التّعليم التّانوي إلى جعل التّلميذ قادرا على:

- التّحليل من خلال النّص الفلسفي والتّعبير تعبيرا فنيّا سليما عن الإشكاليّة التي يطرحها وتَبيّن طرق الاستدلال فيه.
- التأليف وإعادة استخدام المعارف المكتسبة والتصرّف فيها وفق ما تقتضيه معالجة المسائل الفلسفيّة من خلال رصد الإشكاليّات وتحديد دلالات المفاهيم وإقامة العلاقة بينها.
- التّعبير عن الأفكار بدقة ووضوح وذلك بتدريبه على أساليب الكتابة الفلسفيّة بما تقتضيه من تحكم في طرق الاستدلال ووجاهة في استعمال المفاهيم.

# المطلوب من تدريس الفلسفة بالسنة الرّابعة من التّعليم التّانوي أن يعين التّاميذ ليصبح مستعدّا:

- للتحصيل الذاتي سعيا إلى تنمية ملكاته وبناء شخصيّته والاضطلاع بنفسه
- للتّحاور والتّداول في كلّ المسائل التي تعرض له دون تشبّث مبدئي بموقف مسبّق منها.
- للاعتراف بالآخر وبحقه في الاختلاف وتقدير ما يمكن أن يقدّمه من مساهمات في إثرائه.
  - للتنازل عن موقفه وتبنّى موقف مغاير متى أدرك وجاهته واقتنع به

# شعبة الآداب

# إضاءات حول البرنامج

يشتمل برنامج الفلسفة في شعبة الآداب على ثلاثة عناوين، هي تفريعات لفضاء إشكالي مداره مطلب الكلي – الكوني - يمثل كل عنوان من هذه العناوين حقلا إشكاليا يتفرع إلى مسائل تحيل كل واحدة منها على جملة من "المعاني" يُشتغل عليها اشتغالا براعي تجاورها وتباينها ووجوه تقاطعها وتموقعها في المجال الإشكالي المعني، على نحو يضمن تنمية قدرة المتعلم على الارتقاء بالمعاني من الكلمة إلى المفهوم، ومن السوال إلى المشكل، بما يتيح في الأخير بناء الدروس على نحو يضمن تدرجها وترابطها ووحدتها. على هذا الأساس يتفرع البرنامج إلى العناوين التالية:

| المعاني                                                                | عناوين المسائل                                      |
|------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
|                                                                        |                                                     |
|                                                                        | <ul> <li>I- الإنساني بين الكثرة والوحدة:</li> </ul> |
| التّاريخ - الجسد - الذات - العالم - اللَّاوعي - الوعي.                 | 1- الإنيّة والغيريّة                                |
| الآخر – الصّورة – اللّغة – الوساطة- المقدّس.                           | 2- التّواصل والأنظمة الرّمزيّة                      |
| الاختلاف — العالمي — العولمي — الهويّة — الكلّي.                       | 3- الخصوصيّة والكونيّة                              |
|                                                                        | II- العلم بين الحقيقة والنّمذجة:                    |
|                                                                        | 1- أبعاد النَّمذجة                                  |
| الأكسمة – البنية – الترييض – الصّورنة                                  | أ - البعد التركيبي                                  |
| الافتراضي – القانون - الملائم - النّظريّة - الواقعي.                   | ب – البعد الدّلالي                                  |
| التَّفسير – التّحقيق – الفهم – النّجاعة.                               | ج - البعد التداولي                                  |
|                                                                        | 2- النّمذجة ومطلب الحقيقة                           |
| الاختز اليّة – التّار يخيّة – الأنظمة التقنيّة.                        | أ- الحدود الابستيمولوجيّة                           |
| الحقيقة ـ المسؤوليّة ـ المعنى.                                         | ب – الحدود الفلسفيّة                                |
|                                                                        | III _ القيم بين النّسبي والمطلق:                    |
| الاغتراب – الإنصاف – التّحرّر – السّوق – المال – المنفعة.              | <ul><li>1- العمل: النّجاعة والعدالة</li></ul>       |
| الحقّ – الدّيمقر اطيّة – السّلطة – العنف – المقاومة – المواطن العالمي. | 2- الدولة: السنيادة والمواطنة                       |
| الحريّة – الرّفاه – الفضيلة – الواجب.                                  | 3- الأخلاق: الخير والسّعادة                         |
| الإبداع ــ التّذوّق ــ المحاكاة .                                      | 4- الفنّ : الجمال والحقيقة                          |
| انظر القائمة المصاحبة                                                  | VI-دراسة مسترسلة لأثر فلسفي:                        |

# I- الإنساني بين الكثرة والوحدة:

وهي المسألة التي يحصل فيها للمتعلم الوعي بحاجته إلى التعرّف على ما هو إنساني في كلّ إنسان، أي تقصني طبيعة العلاقة (تناظر، تكامل، تقابل، تحايث...)

- بين بعدى الوجود الإنسانيّ الإنيّة والغيريّة
- بين ذاتية الفرد ولا ذاتية الأنظمة الرّمزية
- بين انشداد الفرد إلى خصوصيته وانفتاحه على تنوّع أنماط الوجود الإنساني الممكنة من جهة، ونشدان الكونيّ من جهة أخرى.

# II العلم بين الحقيقة والنّمذجة:

تتمحور هذه المسألة حول النّمذجة العلميّة باعتبارها التّمشيّ المشترك بين مختلف الحقول العلميّة والمميّز لها عن أشكال الخطاب الأخرى، وتتعلّق بمنزلة النّموذج العلميّ المزدوجة بين انشداده إلى مرجع خارجي عنه وسعيه إلى بناء واقع مستحدث، أي بين ضرورة تلزم النّموذج، ومواضعة موسومة بالتّعدّد والنّسبية.

ذلك ما يبرّر تفصيل القول في النّمذجة العلميّة على جهات ثلاث (تركيبيّة ودلاليّة وتداوليّة) تتصادى مع توترات ايبستمولوجيّة ثلاثة:

- توتر بين تمثيل الظواهر باللغة الطبيعيّة وتمثيلها بواسطة أنظمة رمزيّة اصطناعيّة.
  - توتر بين معطيات التجربة العيانية ومقتضيات الإنشاءات التجريدية.
- توتر بين معرفة نظريّة مطلوبة لذاتها وإرادة نجاعة التّحكّم في الظّواهر. إنّ مقاربة الممارسة العلميّة بواسطة النّمذجة تتيح لنا قراءة نقديّة للإنتاج المعرفيّ العلميّ تمكّن من تجاوز تشتّت حقوله، ومن تقصيّ حدوده الايبستيمولوجيّة والفلسفيّة.

# III - القيم بين النسبي والمطلق:

إنّ التّفكير في الممارسات العمليّة، يستوجب منّا اليوم الرّبط بين ما يقتضيه واقع تنوّع القيم الّتي تستند إليها هذه الممارسات من نسبيّة، وما يستوجبه تواجدها من توق إلى الكونيّة. إنّ الوعي بهذه الحركة المزدوجة هو ما يوجّه التّفكير الفلسفي إلى بلورة:

- التُّوتِّر القائم بين مقتضى النَّجاعة ومطلب العدالة.
  - التوتر بين قيمتي السيادة والمواطنة.
- التُّوتّر بين الخير بما هو قيمة مطلقة والسّعادة بما هي مطلب ذاتيّ.
  - التوتر بين قيمتي الجمال والحقيقة في الممارسة الفنيّة.

#### VI - الدراسة المسترسلة لأثر فلسفى:

إنّ الدّراسة المسترسلة مسألة وجوبيّة، وهي مناسبة لوضع تفكير المتعلّم في اتّصال مباشر بالتّفكير الحيّ والمتنامي لفيلسوف يحدّد دواعي تفكيره في مشكل فلسفيّ ويبني تفرّعاته من خلال الاشتغال إشكاليّا على جملة من المعاني ويحاجج على أطروحات ويحاور ويدحض أطروحات وأفاقا فكريّة أخرى، ويبلور رهانات فلسفيّة ... فيتعلّم التّلميذ الإصغاء إلى الفلاسفة ويختبر شروط فهم تفكيرهم في أصالته، وشروط محاورتهم والاختلاف معهم، فيدعم بذلك ما كان قد بدأه في السنة التّالثة ويكسب رهان الجمع بين تفكيره الشّخصيّ والتّفكير مع الآخر، فيغنم غنما يقوي قدرته على بناء حكم مؤسس.

#### بقية الشعب

# إضاءات حول البرنامج

يشتمل برنامج الفلسفة في الشعب العلمية والاقتصادية على ثلاثة عناوين، هي تفريعات لفضاء إشكالي مداره مطلب الكلي الكوني يمثل كل عنوان من هذه العناوين حقلا إشكاليا يتفرع إلى مسائل تحيل كل واحدة منها على جملة من "المعاني" يُشتغل عليها اشتغالا يراعي تجاورها وتباينها وتقاطعها وتموقعها الديناميكي في المجال الإشكالي المخصوص، على نحو يضمن تنمية قدرة المتعلم على الارتقاء بالمعاني من الكلمة إلى المفهوم، ومن السوال إلى المشكل، بما يتيح في الأخير بناء الدروس على نحو يضمن تدريجها وترابطها ووحدتها.

على هذا الأساس يتفرّع البرنامج إلى العناوين التّالية:

| المعاني                                                        | عناوين المسائل                                       |  |
|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|--|
|                                                                |                                                      |  |
|                                                                | <ul> <li>I- الإنساني بين الكثرة والوحدة :</li> </ul> |  |
| التاريخ - الجسد - الذات - اللاوعي - الوعي.                     | 1- الإنيّة والغيريّة                                 |  |
| الأخر – الاختلاف – التواصل – الصّورة – المقدّس – الهويّة.      | 2- الخصوصيّة والكونيّة                               |  |
|                                                                | II- العلم بين الحقيقة والنّمذجة:                     |  |
|                                                                | 1- أبعاد النَّمذجة                                   |  |
| الأكسمة – البنية – الترييض – الصورنة.                          | أ- البعد التركيبيّ                                   |  |
| الافتراضيّ – الملائم – الواقعيّ - القانون- النّظريّة.          | ب – البعد الدّلاليّ                                  |  |
| التَّفسير – التَّحقيّق – الفهم – النَّجاعة.                    | ج – البعد التّداوليّ                                 |  |
|                                                                | 2- النّمذجة ومطلب الحقيقة                            |  |
| الاختز اليّة – التّار يخيّة – الأنظمة التّقنيّة                | أ- الحدود الابستيمولوجيّة                            |  |
| الحقيقة - المسؤوليّة - المعنى.                                 | ب — الحدود الفلسفيّة                                 |  |
|                                                                | III _ القيم بين النّسبي والمطلق:                     |  |
| الحقّ – الدّيمقر اطيّة – السّلطة – العدالة – المواطن العالميّ. | <ul> <li>1- الدولة :السنيادة والمواطنة</li> </ul>    |  |
| الحرّية — الرّفاه — الفضيلة — الواجب — المنفعة.                | 2- الأخلاق : الخير والسّعادة                         |  |

#### I- الإنساني بين الكثرة والوحدة:

وهي المسألة التي يحصل فيها للمتعلم الوعي بحاجته التّعرّف إلى ما هو إنساني في كلّ إنسان، أي تقصيّ طبيعة العلاقة (تناظر، تكامل، تقابل، تحايث...)

- بين بُعْدَي الوجود الإنساني : الإنية والغيرية.
- بين انشداد الفرد إلى خصوصيته وانفتاحه على تنوّع أنماط الوجود الإنساني الممكنة من جهة، ونشدان الكونيّ من جهة أخرى.

# II - العلم بين الحقيقة والنّمذجة:

تتمحور هذه المسألة حول النّمذجة العلميّة باعتبارها التّمشي المشترك بين مختلف الحقول العلميّة والمميّز لها عن أشكال الخطاب الأخرى، وتتعلق بمنزلة النّموذج العلميّ المزدوجة بين انشداد إلى مرجع خارجيّ عنه وسعيه إلى بناء واقع مستحدث، أي بين ضرورة تلزم النّموذج، ومواضعة موسومة بالتّعدّد والنّسبيّة.

ذلك ما يبرر تفصيل القول في النمذجة العلميّة على جهات ثلاث (تركيبيّة، دلاليّة وتداوليّة) تتصادى مع توترات ايبستمولوجيّة ثلاثة:

- توتّر بين تمثيل الظواهر باللغة الطبيعيّة وتمثيلها بواسطة أنظمة رمزيّة اصطناعيّة.
  - توتر بين معطيات التجربة العيانية ومقتضيات الإنشاءات التجريدية.
  - توتر بين معرفة نظريّة مطلوبة لذاتها وإرادة نجاعة التّحكم في الظواهر

إنّ مقاربة الممارسة العلميّة بواسطة النّمذجة تتيح لنا قراءة نقديّة للإنتاج المعرفيّ العلميّ تمكّن من تجاوز تشتّت حقوله، ومن تقصيّ حدوده الإيبستيمولوجيّة والفلسفيّة.

# III - القيم بين النسبيّ والمطلق:

إنّ التّفكير في الممارسات، يستوجب منّا اليوم الرّبط بين ما يقتضيه واقع تنوّع القيم التّي تستند إليها هذه الممارسات من نسبيّة، وما يستوجبه تواجدها من توق للكونيّة.

إنّ الوعى بهذه الحركة المزدوجة هو ما يوجّه التّفكير الفلسفيّ إلى بلورة:

- التوتر بين قيمتى السيادة والمواطنة.
- التوتر بين الخير بما هو قيمة مطلقة والسّعادة بما هي مطلب ذاتيّ.

# القائمة الرّسميّة للآثار الفلسفيّة

| السننة الرّابعة                                   |                           |          |  |
|---------------------------------------------------|---------------------------|----------|--|
| عنوان الأثر                                       | المؤلف                    | 3/د      |  |
| الجمهوريّة ( 4، 5، 6، 7 )                         | أفلاطون                   | 01       |  |
| قورجياس                                           | أفلاطون                   | 02       |  |
| السّياسة (باب من الأبواب)                         | أرسطو                     | 03       |  |
| أخلاق نيقوماخوس                                   | أرسطو                     | 04       |  |
| رسالة إلى مينيسي                                  | أبيقور                    | 05       |  |
| رسالة في دفع الأحزان                              | الكندي                    | 06       |  |
| تهنيب الأخلاق                                     | مسكويه                    | 07       |  |
| ميزان العمل                                       | الغزالي                   | 08       |  |
| معيار العلم                                       | الغزالي                   | 09       |  |
| رسالة أراء أهل المدينة الفاضلة                    | الفارابي                  | 10       |  |
| كتاب السياسة المدنية                              | الفارابي                  | 11       |  |
| إحصاء العلوم ( الفصل 5 )                          | الفارابي                  | 12       |  |
| تدبير المتوحّد                                    | ابن باجة                  | 13       |  |
| فصل المقال                                        | ابن رشد                   | 14       |  |
| المقدّمة ( بعض فصولها )                           | ابن خلدون                 | 15       |  |
| مقالة الطريقة                                     | دیکارت                    | 16       |  |
| تأمّلات ميتافيزيقيّة                              | دیکارت                    | 17       |  |
| مقدّمة لرسالة حول الخلاء                          | بسكال                     | 18       |  |
| رسالة في السّياسة                                 | سبينوزا                   | 19       |  |
| رسالة في إصلاح الفهم                              | سبينوزا                   | 20       |  |
| في النُسامح                                       | لوك                       | 21       |  |
| بحث في الفهم البشري                               | هيوم                      | 22       |  |
| في العقد الاجتماعي                                | روستو                     | 23       |  |
| رسالة في أصل اللغات                               | روستو                     | 24       |  |
| أسس ميتافيزيقا الأخلاق (1)                        | كائط                      | 25       |  |
| تأمّلات في التربية                                | كائط                      | 26       |  |
| مشروع سلم دائمة                                   | كائط                      | 27       |  |
| الدّين في حدود العقل                              | كائط                      | 28       |  |
| مقدّمة الطبعة 2 لنقد العقل الخالص                 | <b>کائط</b>               | 29       |  |
| في الحريّة                                        | میل                       | 30       |  |
| في استعباد النّساء                                | میل                       | 31       |  |
| العقل في الدّاريخ                                 | هيقل                      | 32       |  |
| مقال في الرّوح الوضعي<br>دروس في الفلسفة الوضعيّة | كونت                      | 33       |  |
| دروس في الفلسفة الوضعية                           | كونت                      | 34       |  |
| (الدّرسان الأوّل والثّاني)                        | ماركس                     | 25       |  |
| مخطوطات 1844<br>ضد ديهرنق                         | انقلز                     | 35       |  |
| صد نيهريق<br>جينيالوجيا الأخلاق                   | العدر                     | 36<br>37 |  |
| جینیانو جیا ۱۲ کاری<br>قلق فی حضارة               | نیست<br>فروید             | 37<br>38 |  |
| قلق في خصاره<br>العالم و السّياسي                 | مروید<br>م. فیبر          |          |  |
| العالم والشياسي<br>منبعا الأخلاق والدّين          | م. قيبر<br>برغسون         | 39<br>40 |  |
| مبائل فلسفيّة                                     | برحسون<br>راسل            | 40<br>41 |  |
| تطوّر الأفكار في الفيزياء                         | راسل<br>انشتاین/اینفلد    | 42       |  |
| مقال في الإنسان                                   | التعدين/التعدد            | 43       |  |
| معان في الإنسان<br>تقريظ الفلسفة                  | مرلوبونت <i>ي</i>         | 44       |  |
| تقريط الفكر العلميّ                               | مرعوبو <i>سي</i><br>بشلار | 45       |  |
| العرق والثاريخ                                    | بستروس                    |          |  |
| العرق والتاريخ المصادفة والضرورة                  |                           | 46       |  |
|                                                   | مونو                      | 47       |  |
| المراقبة والعقاب                                  | فوكو                      | 48       |  |
| التاريخ والحقيقة                                  | ريكور                     | 49       |  |
| العقل                                             | ج.غ.غرانجي                | 50       |  |

| السنة الثالثة               |          |     |  |
|-----------------------------|----------|-----|--|
| عنوان الأثر                 | المؤلف   | ع/ر |  |
| حيّ بن يقضان                | ابن طفیل | 01  |  |
| محكّ النّظر                 | الغزالي  | 02  |  |
| مناهج الأدلة                | ابن رشد  | 03  |  |
| لاكـــاس                    | أفلاطون  | 04  |  |
| أوتيدام                     | أفلاطون  | 05  |  |
| ميـــنون                    | أفلاطون  | 06  |  |
| في الْشّجاعة                | أفلاطون  | 07  |  |
| دفاعا عن سقراط              | أفلاطون  | 08  |  |
| خـواطر                      | باسكال   | 09  |  |
| في أصل اللامساواة بين البشر | روستو    | 10  |  |
| ما الأنوار ؟                | كانط     | 11  |  |
| مستقبل و هم                 | فرويد    | 12  |  |
| الوجودية مذهب إنساني        | سارتر    | 13  |  |